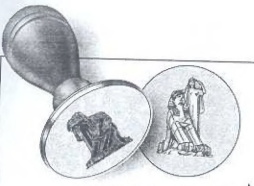




تأليف الشيخ محمد الطاهر بن عاشور - والشيخ على الخفيف والدكتور محمد سليم العنوا - والدكتور محمد عمارة





السنَّنة التشريعية .. وغير التشريعية الشيخ محمد الطاهر بن عاشور - والشيخ على الخفيف والدكتور محمد سليم العوا - والدكتور محمد عمارة داليا محمد أبراهيم

I.S.B.N977-14-1487-9

دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع -

٨٠ المنطقة الصناعية الرابعة ،

مديئة السادس من أكتوبر ،

ت: ٧٨٧. ٢٢ / ١١. (١٠ خط وط)

فاكس: ٢٩٦ /٢٢.

١٨ ش كامل صدقى - الفجالة - القاهرة ، -: YYAP. PO - OPAN. PO/Y.

فاكس: ٢٥٩٠٣٣٩٥ م. ب: ٩٦ الفجالة . ٢١ ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة .

#: 3737737 - 37X7V37\T.

فاكس: ٢/٣٤٦٢٥٧٦ ، ص. ب: ٢٠ إميابة .

اسمالكتاب اسمالمؤلف

إشراف عسام تاريخ النشر يناير ٢٠٠١ رقم الإيداع | ١٧٣٢ / ٢٠٠١ م. الترقيم الدولي الناشير الركز الرئيسي

مركز التوزيع

إدارة النشير



حُجِّيَّة السنة النبوية الشريفة هي معلم من معالم ثوابت الشريعة الإسلامية والفكر الإسلامي، وركن من أركان العلوم الإسلامية ، الشرعية منها والحضارية على حد سواء . . ولقد تلقت الأمة هذه القضية - قضية السنة النبوية ، وكونها المصدر الثاني للتشريع ، والبيان النبوي للبلاغ القرآني - تلقت الأمة هذه القضية بالقبول والإجماع . .

وفي إطار هذا الإجماع على خُجية السنة النبوية ، تمايزت اجتهادات العلماء في معايير «الرواية» و «الدراية» الحققة لاعتماد المرويات المأثورة ضمن السنة النبوية ، التي لها الحُجية في الشريعة والتشريع . .

وإذا كانت هذه المعايير - وخاصة معايير «الرواية» - قد استوت في تراثنا «علوما للحديث» باهت وتباهى بها حضارتنا الإسلامية غيرها من الحضارات . فإن «معايير الدراية» ، التي حددها علماء السنة ، في حاجة إلى المزيد من «التطبيقات» ، لتشمر - في فرز المرويات والمأثورات - ما أثمرته تطبيقات «معايير الرواية» في التمييز بين مستويات هذه المرويات والمأثورات . ففي ميادين «أسباب ورود الحديث» ، والنظر في «المتن» لمعرفة خلوه من الشذوذ

والعلة القادحة . . ورؤية جملة الأحاديث المتعلقة بالموضوع الواحد كوحدة واحدة ، مع المقارنة بينها ، وعرضها على القرآن الكريم . . . في هذه الميادين - وما ماثلها - مساحات تنتظر جهود الاجتهاد الإسلامي في ميدان «الدراية» بالسنة النبوية الشريفة . . ولعل الاجتهاد في هذه الميادين هو الذي سيريح العقل المسلم من «شغب» الذين يشغبون على السنة النبوية بالإنكار والإهدار! . . .

#### 祭 班 袋

وكذلك الحال مع ميدان التمييز في العلم النبوى - أى السنة النبوية - بين ماهو تشريع - في العبادات والمعاملات - وبين ماهو غير تشريع - من العادات وطرائق العيش وثقافة واقع عصر النبوة . . والنصيحة . . والحمل على الأكمل . . وأغاط الحياة . . وهو ميدان يشيع الجهل بحقائقه لدى جمهور غفير من المثقفين ، فضلا عن غير المثقفين ! . .

فالسنة النبوية هي قول الرسول وفعله وإقراره . لكن . . أى هذه السنة هو الحجة في التشريع ، والبيان للقرآن الكريم؟ . . وأيها يدخل في العادات وطرائق العيش وثقافة العصر النبوى والسياسة المتغيرة بغير المقاصد الشرعية والمصالح الشرعية المعتبرة ، فلا تعد دينا ، ولا حجة في الشريعة ومصدرا للتشريع ؟ . .

تلك هي القضية التي تتوفر على بيانها دراسات هذا الكتاب..

فالدراسة الأولى: عن [مقامات وأقوال وأفعال الرسول ، إلى اكتبها واحد من أعظم علماء مدرسة الإحياء

والتجديد الإسلامية في عصرنا الحديث . . وهو العلامة الشيخ محمد الطاهر بن عاشور ١٢٩٦١ - ١٣٩٣ هـ ١٣٩٧ - ١٩٧٣ م ١ ، الذي عمّر قرابة قرن من الزمان - ٩٨ سنة هجرية - ٩٥ سنة ميلادية - فبارك الله في عمره بركة تجسدت في عطائه العلمي العميق والغزير . .

- لقد ولد بتونس ، في أسرة اشتهرت بنبوغ عدد من أكابر العلماء والمفتين والمصلحين والقضاة وشيوخ الإسلام ، من مثل : الشيخ أحمد بن عاشور ، والشيخ محمد بن عاشور ، والشيخ محمد الطاهر بن عاشور – الجد – [١٣٨٤ هـ ١٨٦٨ م] والشيخ محمد الفاضل بن عاشور [١٣٢٧ – ١٣٩٠ هـ ١٩٠٩ – ١٩٧٠ م ] . .
- وتتلمد على فكر تيار الإحياء والتجديد والإصلاح في اليقظة الإسلامية الحديثة ، ونهل من علم الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [١٢٦٥ ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ ١٩٠٥ م] الذي زار تونس ، زيارته الأولى [١٣٠١ هـ ١٨٨٤ م] عندما كان منفيا من مصر ، بعد احتلال الإنجليز لها وكان يومئذ نائبا لجمال الدين الأفغاني المعتلال الإنجليز لها وكان يومئذ نائبا لجمال الدين الأفغاني الوثقى» السرية والمحرر الأول لجلتها «العروة الوثقى» . .

وفى الزيارة الشانية للأستاذ الإمام إلى تونس ( ١٣٢١ هـ ١٩٠٣م) كان ابن عاشور فى الخامسة والعشرين من عمره ، فلقى الأستاذ الإمام ، وألقى فى حضرته خطابا عبر فيه عن تتلمذه على فكر الإمام - الذى أصبحت له امتدادات فى تونس منذ زيارته

الأولى - فقال ابن عاشور - مخاطبا الإمام - : «أيها الأستاذ ، إن مباديكم السامية التي ترمى سهمها الأفلج (١) شوارد التقدم . قد أوجبت لنفسى نحو لقياكم كثرة إشراق ، مع علو في محبتكم وإغراق ، فلا يتعجب الأستاذ ، أيده الله ، من نفس أظهرت له التعلق عند ملاقاته الأولى ، فإنا وإن لم نلق شخصه من قبل فقد لاقينا ذكره وفرائده . .»

ومنذ هذه الزيارة ، توثقت الصلات الفكرية - العميقة - بين الطاهر بن عاشور وبين الأستاذ الإمام ، وتبادلا الرسائل التي تضمنت إشارات وألغازا حول مشكلات الإصلاح والتحرر من الاستعمار والجمود والتقليد - وكانت لابن عاشور شفرة خاصة لحل ألغاز تلك المكاتبات ، التي استوجبتها رقابة الاستعمار الفرنسي على المكاتبات! - . . كما أشار ابن عاشور إلى تأثيرات تلك التلمذة وهذه الصلات الفكرية في كتابه [أليس الصبح بقريب] والذي بدأ تأليفه منذ ذلك التاريخ [١٣٢١ هـ ١٩٠٣ م] . . .

- ولقد تعلم الطاهر بن عاشور ، اللغة الفرنسية إلى جانب العربية وعلومها . . ودخل «جامع الزيتونة» وهو الجامعة الدينية المناظرة للأزهر ١٣١٠ هـ ١٨٩٢م] وفيها درس وتخصص في علوم الإسلام والعربية وأدابها . . ونال منها بعد سبع سنوات «شهادة التطويع» في [١٣١٧ هـ ١٨٩٩م] .
- ولقد أسهم ابن عاشور بعد تخرجه من الزيتونة- في

<sup>(</sup>١) السهم الأفلج : الأكثر إصابة وفورًا .

مختلف ميادين الإصلاح والنهضة والتجديد . . من الإدارة . . إلى القضاء . . إلى الأفتاء . . إلى القضاء . . إلى التعليم . . إلى الإفتاء . . إلى التعليم . . إلى الإفتاء . . إلى التعليم والخاضرات . . وذلك فضلا عن التأليف وتحقيق التواث . .

فعين في مسجلس الأوقاف ١٣٢٩ هـ ١٩٢١ م. وتولى القضاء ١٣٤١ هـ ١٩٢١ م. وعين نائبا للمنفتى ١٣٤٦ هـ ١٩٢٤ ما ١٩٢٨ م. ثم أصبح مفتيا [١٣٤٥ هـ ١٩٢٦م] . . ثم مستشارا للحكومة في الشئون الدينية ، وشيخا للإسلام ، وشيخا لجامع الزيتونة [١٣٥١ هـ ١٩٣١ م] . . وأصبح عضوا بمجمع اللغة العربية - بالقاهرة - [١٩٥٩ هـ ١٩٤١ م] . . وغضوا مراسلا للمجمع العلمي العربي بدمشق [١٩٧٤ هـ ١٩٥٥ م] . . وذلك فضلا عن عارسة التدريس وإلقاء المحاضرات . والمشاركة في المعارك فكري تجسد فيما يقرب من أربعين كتابا ما بين تأليف وتحقيق - وبعض هذه الكتب موسوعات استغرق تأليف الواحد منها خمسين عاما . . ولقد طبع من هذه الكتب سبعة عشر كتابا . . ولاتزال بقيتها مخطوطة حتى الآن . .

ومن هذه الأثار الفكوية - التي غطت علوم وفنون القرآن . . والحديث . . ومقاصد الشريعة . . والفقه . . وأصوله . . واللغة . . والنحو . . والأدب . . والنقد . . والشعر . . والاجتماع . . والتاريخ . . ومشروع النهضة . . والتراجم . . والحكمة . .

۱ - تفسير التحرير والتنوير - [تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب الجيد] - وهو الذى استغرق تحريره له خمسين عاما . . فجاء عملا عملاقا ومتفردا فى ميدان التفسير للقرآن الكريم - . .

٢ - [مقاصد الشريعة الإسلامية] . . وفيه محاولة لتأسيس اعلم مقاصد الشريعة» اليكون بديلا لعلم أصول الفقه ، بهدف توحيد مرجعية الاجتهاد الفقهي ، خروجا من متاهة الاختلافات الفقهية التي تزايدت في عصور التقليد . .

٣ - [حاشية التوضيح والتصحيح لمشكلات التنقيح على شرح تنقيح الفصول في الأصول] - للقرافي ، شهاب الدين أحمد بن إدريس [٦٨٤ هـ ١٢٨٥م] - . .

٤ - [أصول النظام الاجتماعي في الإسلام] - وهو دراسة في سنن الله في التقدم والنهوض - نهوض الإسلام الأول . .
 والنهوض المنشود - . .

٥ - [أليس الصبح بقريب] وهو وثيقة لمشروع النهضة الإصلاحية - في تونس. وتأثيرات مدرسة الإحياء والتجديد الديني في هذه النهضة - . .

٦ - [أصول التقدم والمدنية في الإسلام] . .

٧ - [كشف المغطى من المعانى والألفاظ الواقعة في الموطأ] موطأ الإمام مالك [٩٣ - ١٧٩ هـ ٧١٢ - ٢٩٥م] -

٨ - [نقد علمي لكتاب الإسلام وأصول الحكم] - الذي ألفه
 الشيخ على عبد الرازق [١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ ١٨٨٧ - ١٩٦٦م] . . -

٩ - [النظر الفسيح عند مضايق الأنظار في الجامع الصحيح]
 - وهو دراسة نقدية في مشروع صحيح البخاري-..

١٠ - [رسالة فقهية عن الفتوى الترنسفالية] - التي أصدرها الإمام محمد عبده ، عن ذبائح ولباس أهل الكتاب ، والتي أثارت جدلا فقهيا وفكريا كبيرا في مطلع القرن العشرين [١٣٢٢ هـ ١٩٠٤ م] - . . .

١ - [أصول الإنشاء والخطابة] . .

١٢ - [موجز البلاغة] . .

١٣ - [قصة المولد] - عن ميلاد رسول الله على ...

۱۶ – [تحقیق بشار بن برد] . .

١٥ - [ تحقيق ديوان النابغة الذبياني] ...

١٦ - [تحقيق قصيدة الأعشى الأكبر في مدح المحلق] . .

١٧ - [شرح وتحقيق المقدمة الأدبية للمرزوقي] . .

أما الدراسات والأبحاث والمحاضرات والتحقيقات التي لم تطبع في كتب حتى الآن . . فمنها :

١٨ - [رسالة في القدر] . .

١٩ - [قلائد العقيان] - شرح وتحقيق وإكمال . .

٠٠ [الفتاوي] - ٢٠

٢١ - [قضايا وأحكام شرعية] . .

٢٢ - [مسائل فقهية وعلمية تكثر الحاجة إليها ومعول في
 الأحكام عليها] . .

٣٣ - [تعليق وتحقيق على حديث أم زرع] . .

٢٤ - [أمالي على مختصر خليل] في الفقه المالكي . .

٢٥ - [أراء اجتهادية] . .

 ٣٦ - اتحقيق وتعليق على كتاب خلف الأحمر المعروف بمقدمة في النحو] . .

٧٧ - [تعاليق على المطول وحاشية السيلكوتي] . . .

٢٨ - [أمالي على دلائل الإعجاز] للإمام عبد القاهر الجرجاني
 ٤٧١١ هـ ١٠٧٨ م] . .

٢٩ - [تراجم لبعض الأعلام] . .

۳۰ - اتحقیق وتصحیح وتعلیق علی کتاب «الاقتضاب» لاین السید البطلیوسی ، مع شرح کتاب «أدب الكاتب»!

٣١ - [جمع وشرح ديوان سحيم] . .

٣٢ - [شرح معلقة امرئ القيس] ...

٣٣ - [شرح ديوان الحماسة] . .

۳۵ - [مراجعات تنعلق بكتابي : "معجز أحمد" و "اللامع العزيزي" ! - اللذين شرح فيهما المعرى ٣٦٣ - ٤٤٩ هـ ٩٧٣ -١٠٥٧ م] ديوان المتنبي [٣٠٣ - ٣٥٤ هـ ٩١٥ - ٩٦٥م] . .

٣٥ - اتحقيق الشرح القرشي على ديوان المتنسى . .

٣٦ – [غرائب الاستعمال] . .

٣٧ - اتصحيح وتعلبق على «كتاب الانتصار» لحالبنوس ،
 للحكيم ابن (هرآ . .

٣٨ - [كتاب تاريخ العرب] . .

• وإذا كان ابن عاشور قد غيز وتألق في سماء علماء الأمة - على امتداد القرن الرابع عشر الهجرى - حتى استحق أن يطلق عليه الإمام محمد عبده - في بداية القرن العشرين - السفير الدعوة الإصلاحية في الجامعة الزيتونية " . . فلقد استحق أن يصف الشيخ صحمه الغيزالي (١٣٢٥ - ١٤١٦ هـ ١٩١٧ - ١٩٩٧ - في أواخر القرن العشرين - بأنه "رجل القرآن الكريم ، وإمام الثقافة الإسلامية المعاصرة " . .

ذلك هو صاحب الدراسة الأولى في هذا الكتاب . .'''

• أما الدراسة الثانية: - عن السنة التشريعية | - فإن كاتبها هو واحد من أبرز الفقهاء المجددين - في القرن الرابع عشر الهجري - العشرين المبلادي - وهو فضيلة الشيخ على الخفيف [١٣٠٩ - ١٣٩٨ هـ ١٣٩٨ - ١٨٩٨ م] . . الذي تخسرج بمدرسة القساء

<sup>(</sup>٢) أنظر في ترجسته السماعين احسى انظريه القاصد عند الإدام محدد الطاهر من عاشور) ص ٧٥٠ - ٩٨ علمة المعهد العالم للفكر الاسلامي الشنطان سنة ١٩١٩هم منة ١٩٩٥م والعجب أن سميعانيا حديلة التي أحدت الأعلام ولأحلام المؤلفين وقد غطت عن الترجمة للطاهر بن عاشور ويا فيها التي ألفت بعد وفاته (١٣٩٣هـ ١٣٩٩م) . الظراء عند كحالة (المعجم مصفى لكنب لعربة) طبعة بيروت سنة ١٩٩٦هم سنة ١٩٨٩م وبراز أباطة ومحمد بياص الماح (إثام الأعلام) - فيا على كتاب الأعلام خير لدين لركني - فعة برون سنة ١٩٩٩م.

الشرعى - التى كانت مع دار العلوم منارات التجديد لعلوم الشريعة الإسلامية - . . ثم تولى التدريس بهذه المدرسة . . كما عمل بالقضاء الشرعى . . والحاماة الشرعية . . والتدريس للشريعة الإسلامية بكلية الحقوق - جامعة القاهرة . . والذى شرفت بعضويته العديد من المجامع العلمية ، ومنها مجمع اللغة العربية - بالقاهرة - ومجمع البحوث الإسلامية ، بالأزهر الشريف - . . فضلا عن «موسوعة الفقه الإسلامي» ، بالمجلس الأعلى للشئون الإسلامية - مصر - . .

كما أثرى المكتبة الإسلامية بالاجتهادات التي ضمتها مؤلفاته في [الخلافة] و [أحكام الوصية] و [الشركات في الفقه الإسلامي] و [أحكام المعاملات الشرعية] و [أسباب اختلاف الفقهاء] و [الحق والذمة] و [البيع في الكتاب والسنة] و [الملكية في الشريعة الإسلامية] و [الشركة والحقوق المتعلقة بها] و [الإرادة المنفردة في الفقه الإسلامي] و [نظرية النيابة عن الغير] . . الخ . . الخ . .

وهى المؤلفات التى توحى حتى عناوينها بما فيها من اجتهاد فى فقه الأحكام وفى فقه الواقع ، مع عقد القران بين الأحكام والواقع ، وذلك باستدعاء الشريعة الإسلامية لتتخطى أعناق القرون فتعود من جديد إلى عرش الحاكمية فى تنظيم الاجتماع الإسلامى للأمة الإسلامية . .

ومن حسن الحظ أن ميدان «السنة التشريعية» قد حظى بهذه الدراسة ، التي كتبها الشيخ على الخفيف ، والتي احترناها ضمن الدراسات ، التي نقدمها في هذا الكتاب . .

- أما الدراسة الثالثة: فلقد كتبها عن (السنة التشريعية وغير التشريعية الأستاذ الدكتور/ محمد سليم العوا.. وهو الذي جمع بين فقه الشريعة الإسلامية وفقه القانون الوضعى ، وأعانته الدراسات المقارنة بينهما ، مع ثقافته التراثية الواسعة ، والعصرية الجامعة ، على إثراء المكتبة الإسلامية المعاصرة بالعديد من المؤلفات المتميزة بالضبط الشرعى والإبداع الفكرى والحضارى . .
- أما الدراسة الرابعة: عن [السنة التشريعية وغير التشريعية]
   فهى لكاتب هذا التقديم . .

فهاهى أربع دراسات عن أقسام العلم النبوى ، تُميز بين ما هو دين وتشريع فى السنة النبوية . . وما هو خارج عن هذا الإطار . . نقدمها إلى الباحثين والقراء إسهاما فى تجلية حقائق ميدان هام يجهل معالمه الكثيرون! . .

والله نسأل أن ينفع بهذا الكتاب . . وأن يتقبله خالصا لوجهه الكريم . . وصلى الله وسلم على صاحب السنة الشريفة . . وعلى اله وصحابته . . ومن عمل بهذه السنة إلى يوم الدين .

دكتور

محمد عمارة

# ٤-د. محمد عمارة التَّشريعيَّة وَغيرُ التَّشريعيَّة عَامِ

لقد ميز الحدُّثون والأصوليون في نصوص السنة النبوية بين : سنة العادة - وهي التي لا إلزام فيها- وسنة العبادة ، التي لا تغيير لحكمها- بالاجتهاد - إذا تعلقت بالغيبيات التي لا يستقل العقل بإدراكها ، أو بالعبادات ، ومن ثم لا يجوز الاحتهاد في تغيير حكمها . . وكذلك إذا هي ثعلقت بالثوابت الدنبوية ؛ لانتفاء دوران وتغير عللها . . ميزوا بينها وبين السنة التي تتعلق بالفروع من المتغيرات الدنيوية ، والتي هي «اجتهاد نبوي» . ، فهذه تدور أحكامها مع عللها وجوداً وعدماً - على النحو وبالمعنى الذي تحدثنا عنه - فيجوز معها وفيها الاجتهاد الجديد تبعاً مَا يستجد من مصالح ، لابد وأنا تتغيا تحقيقها الأحكام . . والناظر في كتاب الإمام القرافي : أبو العباس أحسد بن إدريس (٦٨٤ هـ / ١٢٨٥ م) (الإحكام في تبييز الفشاوي عن الأحكام وتصرفات الفاضي والإمام) . . الناظر في هذا الكتاب يرى تقسيمه السنة النبوية إلى . ا سنة تشريعية - (أي من الشرع) . . . تتعلق بالغيب وما لا يستقل العقل بإدراك علته . . وبالثوايت الدنيوية . . وهذه أحكامها دائمة ، لا يجوز معها اجتهاد الثغيير . . وهي شاملة لكل تصرفات الرسول ﷺ بالرسالة . أي بحكم كونه رسولا ، يبلغ رسالة ربه .

وللفتاوى النبوية التي هي بيان للرسالة وللوحى ، أي أنها شاملة للوضع الإلهى في السنة الخارج عن إطار اجتهاد الرسول بين، في قروع المتغيرات الدنيوية .

ب وسنة غير تشريعية .. تتعلق باجتهادات الرسول في فروع المتغيرات الدنيوية ، سواء في السياسة أو الحرب أو المال ، وكل ما يتعلق «بإمامته» للدولة الإسلامية ، أو بقضائه في المنازعات ، الذي هو اجتهاد مؤسس على حجح أطراف النزاع ، وليس وحيا معصوماً . وفيها ومعها يجوز الاجتهاد الذي يأتي بجديد الأحكام ..

فالقسم الأول من السنة . . (السنة النشريعية) . تتلقاها الأمة من الشرع ، دون واسطة ، وتلتزم بها النزاسها بالرسالة ، وذلك دون توقف الالتزام والاقتداء على مصدر جديد وسلطة جديدة لاجتهاد جديد . .

أما القسم الثاني - (السنة غير التشريعية) - والتي هي اجتهاد في متغيرات الفروع الدبيوية : أو فضاء بالاجتهاد لا الوحي في المنازعات فإن ما يتعلق منها بالإمامة - سياسة الدولة في مختلف ميادينها - لا إلزام فيه وبه إلا إذا عرض على إمام الوقت والدولة القائمة فأجازته ، لموافقته للحال وتحقيقه للمصلحة التي تعينها نصوصه في عهد رسول الله بجرد وعهد دولته . . وكذلك الامر مع قضائه بجرد في المنازعات بالاجتهاد - بناء على حجج أطراف النزاع . . فالاقتداء به والالتزام بأحكامه موقوف على إجازة القضاء

المعاصر ، الذي له إمضاؤه إذا اتسق مع حجج الأطراف الحاليين للنزاع – من البينة واليمين - . . وذلك حتى يكون محققاً للاجتهاد في سبيل تحقيق العدل الذي تغياه من ورائه رسول الله ينين . . فهي إذن – (السنة غير التشريعية) - اجتهاد ، لا تبليغ رسالة ، ولا فتيا في الرسالة ، تُسْتَأنف من جديد ، ويتوقف إمضاؤها على تحقيق المقاصد التي استهدفتها ، فإن حققتها أمضيت كما هي ، وإلا – بأن غابت شروط إعمال حكمها – كان الاجتهاد الجديد هو الواجب الإسلامي ، الكفيل بتحقيق مقاصد الشريعة في هذا المقام .

وبسبب من أهمية هذا التقسيم للسنة النبوية ، ولمماراة البعض فيه وفي نتائجه ، فإننا نورد النص الكامل الذي صاغه فيه «الفقيه الأصولي المفسر المتكلم النظار المتفنن المشارك الأديب» القرافي ، في كتابة الذي أفرده لفن «الفقه والأصول وتاريخ التشريع» أأأ . كتاب (الإحكام في تميز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام) . .

لقد أورد القرافي السؤال الخامس والعشرين . . وهو :

«ما الفرق بين تصرف رسول الله ينظيه بالقتيا والتبليغ ، وبين تصرفه بالقضاء ، وبين تصرفه بالإمامة؟ . وهل آثار هذه التصرفات مختلفة في الشريعة والأحكام؟ أو الجميع سواء في ذلك؟ . وهل بين الرسالة وهذه الأمور الثلاثة فرق؟ أو الرسالة عين الفتيا؟ . . . «

ثم أورد الجواب على هذا السؤال ، فقال ؛

«إن تصرف رسول الله عن الفنيا ، هو إحباره عن الله - تعالى - . . تعالى - . .

وتصرفه بين بالتبليغ هو مقتضى الرسالة ، والرسالة هى أمر الله التعالى - له بذلك التبليغ فهو بين ينقل عن الحق الخالق فى مقام الرسالة : ما وصل إليه عن الله - تعالى - فهو فى هذا المقام مبلغ وناقل عن الله تعالى - وورث عنه بين هذا المقام الحدثون رواة الأحاديث النبوية وحملة الكتاب العزيز لتعليمه للناس ، كما ورث المفتى عنه بين الفتيا .

وكما ظهر الفرق لنا بين المفتى والراوى ، فكذلك يكون الفرق بين تبليغه و الفرق عن ربه وبين فتياه فى الدين . والفرق هو الفرق بعينه ، فلا يلزم من الفتيا : الرواية ، ولا من الرواية : الفتيا ، من حيث هما رواية وقتيا .

وأما تصرفه والمحم الله المحكم المناء والمحتم الفتيا والرسالة تبليغ محض واتباع صرف ، والحكم إنشاء والزام من قبله والمحسب ما يسنح من الأسباب والحجاج ، ولذلك قال المحلم والمحتم الله عنها - قالت : جاء والمحلان من الأنصار يختصمان إلى رسول الله والحجاج في مواريث بينهما قد درست ليس عندهما بينة إلا دعواهما ، في أرض قد تقادم شأنها وهلك من يعرف أمرها ، فقال لهما رسول الله والمحتم المنه والمحتم المنه والمحتم المنه والمحتم المنه والمحتم المحتم المحتم

بعضكم أن يكون ألحن (أبلغ) بحجته - أو قال: لحجته - من بعض ، فأحسب أنه صادق فأقضى له ، فإنى أقضى بينكم على نحو ما أسمع ، فمن قضيت له من حق أخيه شيئاً (طلما) فلا يأخذه ، فإنما أقطع له قطعة من النار يطوق بها من سبع أرضين ، يأتى بها سطاماً أن عنقه يوم القيامة ، فليأخذها أو ليدعها . ، الألا ، دل ذلك على أن القضاء يتبع الحجاج وقوة اللّحن بها .

فهو يَهِ في هذا المقام مُنْشِيء ، وفي الفتيا والرسانة مُنْبِيء مُوفِي الفتيا والرسانة مُنْبِيء مُوفِي الفتيا والرسانة مُنْبِيء مُوفِي الفتياء له بأن ينشيء الأحكام على وفق الحجاج والأسباب . لا أنه مُنْبع في لقل ذلك الحكم عن الله تعالى الأن ما فُوض إليه من الله تعالى لا يكون منقولاً عن الله تعالى . . . .

وأما تصرفه يهاي بالإمامة ، فهو وصف زائد على النبوة والرسالة والفتيا والقضاء ، لأن الإمام هو الذي فوضت إليه السياسة العامة في الخلائق ، وضبط معاقد المصالح ، ودرء المفاسد ، وقمع الجناة ، وقتل الطغاة ، وتوطين العباد في البلاد ، إلى غير ذلك مما هو من هذا الجنس .

وهذا ليس داخلاً في مفهوم الفتيا ولا الحكم ولا الرسالة ولا النبوة ، لتحقق الفتيا بمجرد الإخبار عن حكم الله تعالى بمفتضى الأدلة ، وتحقق الحكم بالتصدي لفصل الخصومات دول السياسة العامة ، فصارت السلطنة العامة – التي هي حقيقة الإمامة – مباينة للحكم من حيث هو حكم . .

وأما الرسالة فليس يدخل فيها إلا مجرد التبليغ عن الله تعالى ، وهذا المعنى لا يستازم أنه فوض إليه السياسة العامة ، فكم س رسل لله تعالى على وجه الدهر قد بعثوا بالرسائل الربانية ، ولم يطلب منهم غير التبليغ لإقامة الحجة على الخلق من عير أن يؤمروا بالنظر في المصالح العامة . . . وأما أثار هذه الحقائق في الشريعة فمختلفة :

وما فعله - عليه الصلاة والسلام - بطريق الحكم كالتمليك بالشفعة ، وفسوخ الأنكحة والعقود ، والتطليق بالإعسار عند تعدر الإنفاق ، والإيلاء والقبئة ، ونحو ذلك : فلا يجوز لأحد أن يقدم عليه إلا بحكم الحاكم أأ في الوقت الحاضر افتداء به يتايد : لأبه - عليه السلام - لم يقور تلك الأمور إلا بالحكم ، فتكون أمنه عده ينظ كذلك .

وأما تصرفه - عليه الصلاة والسلام - بالفتيا والرسالة والتبليع فذلك شرع يتنفرر على الخلائق إلى يوم الدين ، يلزمنا أن نتبع كل حكم عا بلغه إلينا عن ربد بسببه ، من غير اعتبار حكم حاكم ولا إذن إمام ؛ لأنه بخلين مسبلغ لنا ارتساط ذلك الحكم بذلك السبب ، وخلّى بين الخلائق وبين ربهم ، ولم يكن منشئاً لحكم من قبله ولا مُرتبا له برأية على حسب ما اقتضته المصلحة ، بل لم يضعل إلا مجرد التبليغ عن ربه ، كالصلوات والزكوات وأنواع العبادات ، ثم تحصيل الأملاك بالعقود من البياعات والهبات وغير ذلك من أنواع التصرفات : نكل أحد أن يباشره ويحصل سببه ، ويترتب له حكمه من غير احتياج إلى حاكم ينشىء حكماً ، أو إمام يُجَدد إذْنا . . . "()) ،

هكذا عرض الفرافي قضية تقسيم السنة النبوية إلى التشريعية وهي ما تعلق من السنة بالرسالة والتبليغ وبالفتيا في موضوعات الرسالة - وإلى سنة غير تشريعية - وهي التي تمثل إنشاء الرسول ينه باجتهاده في فروع المتغيرات الدنيوية ، التي لم يرد فيها وحي ولا شرع إلهي ، عيادين عارساته لشئون الإمامة - الدولة - والحكم - القضاء - ، وكيف أن أحكام السنة التشريعية ماضية ، دون أن يتوقف إمضاؤها على حكم حاكم - (قضاء قاض) - جديد ، ولا إذن إمام جديد ، بينما أحكام السنة غير التشويعية لابد وأن يستأنف فيها الاجتهاد الجديد ، بواسطة القضاء المعاصر وإمام الوقت الحاضر ، كنين مدى توافر شروط إعمال أحكامها ، فإذا توفرت أمضيت هذه الأحكام ، وإلا أثمر الاجتهاد الجديد حكماً جديداً يتغيا تحقيق المصالح والمقاصد الإسلامية ، التي هي الحكمة والعلة الغائية من واء هذه الأحكام .

ونفس هذا الفكر، وذات هذا الموقف - في تقسيم السنة إلى تشريعية وغير تشريعية - نجده عند انحدث والفقيه الأصولي الجدد المجتهد ولى الله الدهلوي، أحمد بن عبد الرحيم الفاروقي (١١١٠ - ١١٧٦ هـ / ١٦٩٩ - ١٦٧٦م) في كتابه المتنفرد (حجة الله البالغة) . . ففيه يقسم السنة النبوية - التي يسميها "علوم النبي "- إلى قسمين :

أ - ما سبيله تبليغ الرسالة - ويشمل : علوم الأخرة وعجائب الملكوت ، وشرائع وضبط العبادات ، وبعضها وحى ، وبعضها اجتهاد مبنى على ما علمه الله من مقاصد الشرع ، فهو بمنزلة الوحى ، والموقف من هذا القسم هو : التزام ما فيه من أحكام . .

ب - وما ليس من باب تبليغ الرسالة ، أو الاجتهاد المؤسس على الوحى ، ويشمل علوم الدنيا ، وسياسة المجتمع والدولة وأحكام القضاء ، وهذا القسم من السنة النبوية هو اجتهاد نبوى ، يستأنف فيه ومعه الاجتهاد الجديد ، الذي قد يفضى إلى أحكام جديدة تقتضيها الحكم والعلل الغائية والمصالح الجديدة على النحو الذي ضربنا له وعليه الأمثال . . .

أما نص كلام ولى الله الدهلوى- الذي ضمنه هذا الرأى- فإنه يسوقه تحت عنوان :

(باب بيان أقسام علوم النبي ﷺ) . .

وتخت هذا العنوان يقول:

"اعلم أن ما روى عن النبي بيرة ودُوِّن في كتب الحديث على قسمين ، (أحدهما) : ما سبيله سبيل تبليغ الرسالة ، وفيه قوله تعالى : ﴿ مَا أَفَّاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولُهُ مِنْ آهَلِ التَّمْرِيُّ فَلَلَّهُ وَلَلَّوْسُولُ ولذي القربني والبئامي والمساكين وابن السبيل كي لا بكون دولة بين الأغنياء منكم وما آتاكم الرسول فخُذُوه وما بهاكم عند فانتهوا واتَّقُوا الله إنَّ الله شديد العقاب ٥ ١٨١ منه : علوم العاد ، وعجالت الملكوت، وهذا كله مستند إلى الوحي. ومنه: شرائع وضبط للعمادات والارتفاقات أأن بوجوه الضبط المذكورة فينما سبق وهذه تعصمها مستند إلى الوحي ، وبعصها مستند إلى الاجتهاد ، واجتهاده يتيج بنزلة الوحى ؛ لأن الله تعالى عصمه من أن يتقرر رأبه على الخطأ ، وليس يجب أن بكون أجــــُ بهــاده اســتنبــاطا من المصوص - كما يظن - بل أكثره أن يكون علَّمه الله تعالى مقاصد الشرع وقانون التشريع والتيسير والأحكام ، فبيَّن المقاصد المتلفَّاة بالوحي بذلك القانون . ومنه حكم مرسلة ومصالح مطلقة ، لم يوقتها ولم يبين حدودها ، كبيان الألحلاق الصالحة وأضدادها . ومستندها عالباً الاجتهاد، بعني أن الله - تعالى علَّمه فوانين الارتفاقات ، فاستنبط منها حكمة ، وجعل فيها كلية ، ومـه فصائل الأعمال ، ومناقب العيمال ، وأرى أن بعضها مستند إلى لوحي ، ويعضها إلى الاجتهاد . . .

(وثانيهما) : ما ليس من باب تبليغ الرسالة ، وفيه قوله يتيم :

«إنما أنا بشر ، إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به ، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر» (١٠٠) وقوله الخير في قصة تأبير النخل : «فإني ظننت ظنا ، ولا تؤاخذوني بالظن ، ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئاً فخذوا به ، فإني لم أكذب على الله الله الله . . .

ومنه: ما قصد به مصلحة جزئية يومئذ وليس من الأمرر اللازمة لجميع الأمة ، وذلك من مثل ما يأمر به الخليفة من تعيينه الجيوش ، وتعبين الشعار الله وهو قول عمر -رضى الله عنه - : ما لنا وللرَّمَل (۱۲۱۰ كنا نتراءى (۱۲۱ به قوماً قد أهلكهم الله - تم خشى أن يكون له سبب آخر .

وقد حمل كثير من الأحكام عليه """، كقوله بجرم : "من قتل قتيلا فله سلبه ا"" ومنه : حكم وقضاء خاص ، وإنا كان ينبع فيه البينات والأيمان ، وهو قوله بجود لعلى - رضى الله عنه - : «الشاهد يرى مالا يراه الغائب (١٩٠) . . . (١٧٠) .

هكذا عرض الدهلوى القضية . . قضية السنة التشريعية . . والسنة غير التشريعية ، في علوم النبي -عليه الصلاة والسلام - . .

وإذا كان هذا هو مبلغ وضوح القضية - قضية علاقة «النص» به الاجتهاد» ، عندما يكون «النص» قرأنا وسنة - فلا شك أنها قد حسمت - من باب أولى - في غير صالح «العوام» الذين أضفوا قداسة «النص» على اجشهادات القدماء ، حتى ما تعلق منها بالأعراف التي تبدلت والعادات التي تغيرت ، وهي القداسة التي أسهم شيوعها في تكريس الجمود والتقليد ، على النحو الذي أثقل خطا الأمة وأعجزها -حتى الآن - عن الانعتاق من إسار التخلف ، وعن النهوض لاستئناف تقدمها من جديد .

ولما كنا ممن لا يستهينون بدعاوى أهل الجمود والتقليد -رغم تهافتها- ومن يدركون الأهمية المحورية لتحرير العقل المسلم من إسار التقليد ؛ لأهمية الاجتهاد في النهضة الإسلامية المرتقبة ، لذلك آثرنا أن نحاكم دعواهم هذه ، إلى "نص» للقرافي ، أحمد بن إدريس ، ينكر فيه هذه الدعوى . . . وإلى نص لابن القيم ، يستنكر فيه ذات الدعوى : دعوى إنكار استئناف الاجتهاد فيما اجنهد فيه القدماء ! . .

يبدأ القرافي حديثه عن هذه القضية - في كتابه (الإحكام)-بإيراد . . «السؤال التاسع والثلاثين» . . ونصه :

«ما الصحيح في هذه الأحكام الواقعية في مذهب الشافعي

ومالك وغيرهما ، المرتبة على العوائد والعرف اللذين كانا حاصلين حالة جزم العلماء بهذه الأحكام؟ فهل إذا تغيرت تلك العوائد ، وصارت العوائد تدل على ضد ما كانت تدل عليه أولا ، فهل تبطل هذه الفتاوى المسطورة في كتب الفقهاء ، ويُفَّتَى بما تقضيه العوائد المتجددة؟ أو يقال : نحن مقلدون ، وما لنا إحداث شرع لعدم أهليتنا للاجتهاد ، فنفتى بما في الكتب المنقولة عن المجتهدين؟ .»

وبعد إيراد هذا السؤال يقول القرافي في الجُواب:

«إن إجراء الأحكام التي مُدْركُها العوائد مع تغير تلك العوائد: خلاف الإجماع، وجهالة في الدين، بل كل ما هو في الشريعة يتبع العوائد: يتغير الحكم فيه عند تغيّر العادة إلى ما تقتضيه العادة المتجددة، وليس هذا تجديداً للاجتهاد من المقلدين حتى يشترط فيه أهلية الاجتهاد، بل هذه قاعدة اجتهد فيها العلماء وأجمعوا عليها؛ فنحن نتبعهم فيها من غير استئناف اجتهاد... وجميع أبواب الفقه المحمولة على العوائد، إذا تغيّرت العادة تغيّرت العادة تغيّرت الأحكام في نلك الأبواب... بل لا يشترط تغيّر العادة، بل لو خرجنا نحن من ذلك البلد إلى بلد أخر عوائدهم على خلاف عادة البلد الذي كنا فيه أفتيناهم بعادة بلدهم، ولم نعتبر عادة البلد الذي كنا فيه

وكللك إذا قدم علينا أحد من بلد عادته مضادة للبلد الذي نحن فيه لم نفته إلا بعادة بلده دون عادة بلدنا . ،، (٢١) .

أما ابن القيم (٢٩١ - ٧٥١ هـ / ١٢٩٢ - ١٣٥٠ م) فإنه عقد

لهذه القضية فصلاً كاملاً في كتابة (إعلام المُوقعين) جعل عنوانه: «فصل في تغيّر الفتوى واختلافها بحسب تغبّر الأزمنة والأمكنة والأحوال والنيات والعوائد.» . قال فيه:

«هدا فصل عظيم النفع جداً ، وقع بسبب الجهل به غلط عظيم على الشريعة أوجب من الحرج والمشقة وتكليف ما لا سبيل إليه ما يعلم أن الشريعة الباهرة - التي في أعلى رتب المصالح لا تأتي به ؛ فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد ، وهي عدل كلها ، ومصالح كلها ، وحكمة كلها ، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور ، وعن الرحمة إلى ضدها ، وعن المصلحة إلى المفسدة ، وعن الحكمة إلى العبث ، فليست من الشريعة وإن أدخلت فيها بالتأويل .. «(٢١)

إذن فالنصوص - بنظر الشريعة الإسلامية . والمنهج الإسلامي - إذا وردت فيما هو معقول ، يستقل العقل بإدراكه ، من شئون عالم الشهادة ، وتعلقت بما له حكمة وعلة غائية من الأحكام ، وخرجت عن نطاق الثوابت فإن أحكامها تدور مع هذه العلل وجودا وعدما ، فالأحكام هنا لا تُراد لذاتها ، وإنما للمصطلح التي شرعت لتحقية ها ، بل إن النصوص نقصها ليست، مرادة لذاتها ، وإنما لمصالح العباد التي ما جاءت الشريعة إلا لتحقيقها ! .

تلك هي حقيقة موقف المنهج الإسلامي إزاء «النص» و «الاحتهاد» رأيناه أبعد ما يكون عن الشائية والانشطارية التي تفشعل الشقاير والتناقض العدائي بينهما ، على النحو الذي أضاع - بإطلاق مقولة : «إنه لا اجتهاد مع النص» . دون غييز بين النصوص . ولا بين موضوعات ومصادر هذه النصوص

لقد رأينا كيف أن الذين يمعون -بإطلاق- الاجتهاد مع وجود النص ، لا يقدسون- كما يحسبون - النصوص ، إنا هم يقدسون «أحكاما فرعية» فقلت شروط إعمالها ، أما قدامة النصوص الإلهية - بمعناها الاصطلاحي - فلا خلاف عليها بي المسلمين

أما الذين يمنعون الاجتهاد مع "نصوص" قدامي الفقهاء، فهؤلاء لا علاقة لموقفهم هذا باحترام النصوص وقدسيتها، وإغا هم الأنصار لتحكم الموتى في الأحياء أو لقسر الحياة على الحسود! خلافا ومعاندة لسنة الله في الكون والاجتماع والأفكار، سنة التطور والتغير، فيما هو متغير ومنطور... ودلك على الرعم من إعلان النص القرآني ذلك في سنة الله التي قد حلت من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلاً المناس القرآني الراحياً الله التي قد حلت من قبل ولن تجد لسنة الله التي قد حلت من قبل ولن

وإذا كنا قد أثرنا في معاجمة هذه السمة من سمات المنهج الإسلامي - سمة العلاقة بين النص والاجتهاد - أن سماس بعدد من «النصوص» لبعض الفقهاء الاصوليين ، فما ذلك إلا توسلا بهذه «النصوص» كي تفتح في عقول عشاق «المنهج النصوص» كي تفتح في عقول عشاق «المنهج عقول عشاق «المنهج النصوصي» منافد للاحتهاد والتجديد المذبن هما طوق النجاة للعقل المسلم من المأزق الذي تردى فيه ! .

## الهوامش

- (۱) حقق هذا الكتاب وقدم له وعلق عليه الشيخ عبد الفتاح أبو غدة . انظر ص ۲ ۱۱ من التقديم . طبعة حلب سنة ۱۹۳۷ م (وجدير بالذكر أن مكر القرافى هذا قد ذكره كثير من الفقها ، الأصوليين فهو ليس من خصوصمات الملكية والقرافى من أعلامهم فلقد تبناه بنصوصه تقريباً القاضى علاء الدين الطرابلسي الخنفي (۱۹۶۸ هـ / ۱۹۶۷ م) في كتابه (معين الحكام فيما بتردد بين الخصميل من الأجكام) ، كما سبأتي حديثنا عن ذات الفكر عند ولي الله الدهلوى وهو فقيه حنفى مجتهد ، فضلاً عن أنه من أعلام المحدثين) .
  - (٢) احْكِم : هو القضاء
  - (٣) السطام : الحديدة التي تحوك بها النار وتسعر .
- (٤) رواه البخارى ومسلم وأبو داود والنسائى وافترمذى وابن ماجة ومائك والإمام أحمد والطحاوى فى (مشكل الآثار) . ونقد أوردناه فى الصورة التى جسمت الزبادات التى نفردت بها بعض الروايات أنظر تعليشات الشيخ عبد الفشاح أبو غدة على (الإحكام) للقرافى - هامش (١) ص ٧٨ - ٨٩ .
- (٥) الأعراف : ١٥٨ (أي أن ما أخذ عن اجتهاد الرسول : باعتباره إمام الدولة : وليس عن الرسالة المبلغة ، أو الفتيا المتعلقة بها ، فمرده إلى إمام الوقت الحاضر ، أي الدولة الإسلامية المعاصرة ، التي تستأنف ما ورد عبه من السنة غير النشريعية ، تفضى منها ما لا يزال محفقاً للمقاصد ، وتستبدل أحكاماً جديدة لما لا تتوافر شروط إعمال حكفه ، . كل ذلك باجتهاد جديد) .
- (١) الحاكم : أي القاضي . . فهو الأخر يستأنف النظر في الأقضية النبوية الواردة في
   مثل المنارعات المعاصرة ، محتكماً إلى البيئات والأدنة الجديدة في المنازعات
   الحالية .
- (٧) القرافي (الأحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات للقاضي والإمام) صر
   ٨٦ ٨٦ .
  - (٨) الحشر : ٧ .
  - (٩) الارتفاق: الاستناد والانكاء، والمراد بالارتفاقات المعاملات،
    - (١٠) من رواة الخديثين خسلم وابن ماجة والإمام أحمد .

- (١١) من رواة الحديثين مسلم وابن ماجة والإمام أحمد .
- (١٢) ورد هذا الحديث بلفظه . وبعناه مع تغيير في بعض لفظه في النسائي والدارسي والترمذي وأيو داود والإمام أحمد .
- (١٣) في تحقيق كتاب الدهلوى تعليق- هذا نصه : «أى لا أستطيع أن أذكر كل هذه الإمرر. فكل هذا بعني : أفكل هذا؟ بعني الاستفهام الإنكاري»؟
  - (١٤) أي الوايات والأعلام.
  - (١٥) الوعل في المشي- : الهرولة دون الجري وقوق المشي المعتاد .
- (١٦) اي : ترى المشركين وتظهر لهم قوتنا بالمشي رملاً هرولة- كي لا يروا منا إعياء يشمتهم فينا! .
  - (١٧) أي : على هذا القسم ، الذي ليس من باب تبليغ الرسالة .
    - (١٨) رواه أبو داود والدرامي والإمام أحمد .
      - (١٩) رواه الامام أحمد .
- (٣٠) الدهلوي (حجة الله البالغة) ج ١ ص ١٢٨ ، ١٢٩ طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢ هـ .
- (۲۱) القرافي (الإحكام في تمييز الفتاري عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام) ص۲۲۲-۲۲۱ .
  - (٢٢) ابن القيم (إعلام الموقعين) ج ٣ ص ٣ طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م -
    - (٢٣) الفتح : ٢٣ -

## القمسرس

| ٣   | تقديم للدكتور محمد عمارة                                      |
|-----|---------------------------------------------------------------|
|     | ١ - الشيخ محمد الطاهر بن عاشور:                               |
| ١٤  | [تمييز مقامات وأقوال وأفعال الرسول - عليه -]                  |
|     | ٢- الشيخ على الخفيف: [السنة التشريعية]:                       |
| ٣٤  | - عناصر البحث                                                 |
|     | - ما نيط بالسنة ،                                             |
| ٥٣  | - وجوب العمل بالسنة                                           |
|     | ٢- الدكتور محمد سليم العوا: [السنة التشريعية وغير التشريعية]: |
|     | ٠٠٠ عيهة - ١                                                  |
|     | ٢ - أقسام السنة من حيث أثرها التشريعي                         |
|     | ٣ - اختلاف الفقهاء في نسبة بعض تصرفات الرسول إلى              |
| 77  | أقسام السنة المتقدمة                                          |
|     | ٤ - مواقف الصحابة تدل على صحة التقسيم السابق                  |
| ٧.  | للبنة                                                         |
|     | ٥ - وبعد                                                      |
| 7.1 | ٤- الدكتور محمد عمارة: [السنة التشريعية وغير التشريعية]       |



## إلى القارئ العرير ...

### في هذه السلسلة الجديدة:

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث . .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهي ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم: أنوار، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا.

ولتقديم هذا التتوير الإسلامي للقراء ، تصدر هذه السلسلة ، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر:

- د . محمد عمارة 🔹 المستشار طارق البشرى
- د . حسن الشافعي
  د . محمد سليم العوا
- ا . فهمى هويدى د . يوسف القرضاوي
- د . ســـــ دســوقى د . كــمال الدين إمام
- د . عبدالوهاب المسيرى 🔹 د . شريف عبدالعظيم
- د . عادل حسين د . صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين . . إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام .

الناشر

